UNIVERSIDAD CATOLICA

DE SANTIAGO DEL ESTERO
Reptblica Argentina

NUEVAS PROPUESTAS

ISBN 2683-8044
91 PAcINAS - ANO XLIV - VOLUMEN NRO. 64
Ebiciones UCSE 2025
Revista incluida en Catalogo Latindex v1.0



NUEVAS PROPUESTAS, REVISTA DE LA UCSE
Nro.64 - JULIO 2025

2. La magia como poder simbdlico: de Giordano
Bruno a la cultura contemporanea
Magic and Symbolic Power in Contemporary Culture: Philosophical and
sociocultural perspectives from Giordano Bruno to Castoriadis

Fabricio Manuel Rodriguez
JTP UCSE DASS
fabro1984@hotmail.com

Resumen

El presente ensayo explora la vigencia de la nocién de magia como forma de poder simbdlico,
iniciando con la concepcién de Giordano Bruno en el Renacimiento y su vinculo con la
persuasién, para luego ponerla en didlogo con la teoria del poder simbodlico de Pierre
Bourdieu y los aportes de Cornelius Castoriadis y Charles Taylor sobre los imaginarios
sociales. Finalmente, se analizan expresiones contemporaneas en la cultura de masas, la
publicidad y las redes sociales, donde la magia reaparece bajo nuevas formas de manipulaciéon
simbolica. La hipotesis central sostiene que la magia, lejos de haber desaparecido, persiste
como légica cultural que opera en la construcciéon de sentido y en la legitimacién de
estructuras de poder.

Palabras clave: Magia, poder simboélico, Giordano Bruno, cultura, comunicacion.

Abstract

This essay explores the validity of the notion of magic as a form of symbolic power, starting
with Giordano Bruno’s conception in the Renaissance and its link to persuasion, then
placing it in dialogue with Pierre Bourdieu’s theory of symbolic power and the contributions
of Cornelius Castoriadis and Charles Taylor on social imaginaries. Finally, it analyzes
contemporary expressions in mass culture, advertising, and social networks, where magic
reappears in new forms of symbolic manipulation. The central hypothesis is that magic, far
from having disappeared, persists as a cultural logic that operates in the construction of
meaning and the legitimation of power structures.

Keywords: Magic, symbolic power, Giordano Bruno, culture, communication.

18


fabro1984@hotmail.com

Introduccién

En el mundo occidental contemporaneo, la magia suele ser mirada con recelo.
Se la considera una pseudociencia fallida, una practica religiosa esotérica o una
espiritualidad de consumo asociada al New Age. Sin embargo, estas lecturas
reduccionistas oscurecen un hecho fundamental: la magia ha tenido un papel central
en la constitucion de la cultura occidental y, lejos de desaparecer, se ha transformado
en nuevas formas de poder.

Durante la Antigiiedad y la Edad Media, la magia fue concebida con ambivalencia:
Platén la entendia como pharmakon, fuerza capaz de curar o envenenar, mientras
que Agustin de Hipona la condenaba como supersticién. El Renacimiento marcd un
punto de inflexién. Giordano Bruno, en sus tratados magicos, subrayé que la magia
no debia ser vista como supersticién, sino como disciplina filosofica que otorga al
hombre el poder de deificarse.

La hipétesis que aqui se plantea es que la magia, entendida como poder de persuasién
y manipulacién simbélica, se ha reconfigurado en lo que hoy llamamos poder simbélico.
Para mostrarlo, recorreremos cuatro momentos: la concepcién bruniana de la magia,
el poder simbdlico en Bourdieu, los imaginarios sociales en Castoriadis y Taylor, y
la reaparicion de lo magico en la cultura contemporéanea.

Desarrollo
1. La magia como forma de conocimiento y poder en Giordano Bruno

Bruno concebia la magia como una técnica de vinculos (vincula) capaz de operar
sobre el cosmos y las almas. En De vinculis in genere, explica que el mago actia
creando conexiones invisibles que atan la voluntad de los hombres. Clasifica estos
vinculos en naturales (basados en fuerzas fisicas), voluntarios (basados en afectos
y creencias) y artificiales (producidos por técnicas e imagenes). Esta clasificacién
revela que la magia es, para Bruno, una ciencia de la influencia sobre las almas.

El eros ocupa un lugar central en esta teoria: el deseo y la atraccién funcionan como
fuerzas magicas universales. El mago, al conocerlas, puede dirigirlas y usarlas para
persuadir. La magia es, por tanto, una técnica de gobierno de los afectos.

La imaginacién es otro pilar. Para Bruno, “la vista es el mas espiritual de todos los
sentidos”, lo que justifica que el arte de la memoria y la manipulacién de imagenes
tengan un poder particular. En De imaginum, signorum et idearum compositione,
desarrolla complejas técnicas mnemonicas que, ademéas de servir para recordar,
producen un impacto afectivo que orienta la voluntad.

Su cosmologia refuerza este planteo: “Hay por tanto soles innumerables y tierras
infinitas que giran por igual en torno a aquellos soles”. El universo es infinito y

19



animado, y el hombre, como parte de él, puede ejercer poder simbdlico al manipular
las correspondencias entre lo visible y lo invisible.

Finalmente, en su metafisica, la nocién de Anima Mundi (Alma del Mundo) es
decisiva: “El Alma del Mundo es el principio constitutivo formal del universo... No
hay nada sin principio vital”. La magia, como ciencia del alma universal, permite
influir en el todo a través de sus partes.

Aunque otros pensadores del Renacimiento, como Ficino y Agrippa, también
reflexionaron sobre la magia, Bruno fue mas radical: subordiné todas las ciencias a
la magia como conocimiento supremo. Con ello anticipa la nocién moderna de poder
simbdlico: un poder no fisico, pero real, basado en creencias, imagenes y significados
compartidos.

2. El poder simbdlico en la teoria social contemporanea

Pierre Bourdieu ofrece, siglos después, un marco conceptual que permite comprender
la magia en clave social. Para él, el poder simbélico es “el poder de constituir lo
dado mediante la enunciacién, de hacer ver y hacer creer”. Este poder no se impone
por la violencia, sino por la aceptaciéon tacita de los sujetos.

Dos categorias complementan esta nocion: habitus y campo. El habitus es el conjunto
de disposiciones que guian la accién de los individuos; el campo, el espacio social donde
se lucha por el capital simbdélico. La escuela, la iglesia, los medios de comunicacién
son campos en los que se ejerce el poder simbdélico, moldeando creencias y conductas.

Un ejemplo es el sistema educativo, que transmite una visién legitima de la cultura
y excluye otras formas de saber. Otro es la religion, que mediante simbolos y rituales
impone significados que los fieles aceptan como naturales. La politica y los medios
también ejercen esta forma de poder, construyendo realidades a través del discurso.

La analogia con la magia bruniana es evidente: ambos poderes dependen de la
creencia compartida. Asi como el mago influye mediante imagenes que resuenan
en el alma, el poder simbdlico acttia mediante signos legitimados que orientan el
comportamiento social.

3. Imaginarios sociales y persistencia de lo mégico

Cornelius Castoriadis sostuvo que las sociedades se autoinstituyen creando
significaciones imaginarias sociales. Estas significaciones no son producto de la
razon instrumental, sino de la imaginacion radical colectiva. Son “hechizos sociales”
que dan coherencia a la vida en comun.

Charles Taylor, por su parte, define el imaginario social como “la forma en que la
gente corriente imagina su existencia social, cémo se relaciona con otros, con las
instituciones y con las normas que la rigen”. Estos imaginarios no son meros relatos,
sino horizontes de sentido que orientan practicas.

20



Ejemplos historicos muestran la fuerza de estos imaginarios: la idea de progreso en
la modernidad, la nacién como comunidad imaginada, el consumo como promesa de
felicidad en el capitalismo. Todos estos imaginarios funcionan como magias seculares,
capaces de movilizar afectos colectivos y guiar conductas sociales.

La magia persiste aqui bajo nuevas formas. En el siglo XX, lo esotérico se transformé
en mercancia cultural, domesticado por el New Age: “la segunda mitad de ese siglo
fertiliz6 el terreno para que lo esotérico devenga una mercancia apta para el consumo
masivo”. Hoy, simbolos y relatos funcionan como tecnologias sociales que producen
adhesién y modelan identidades colectivas.

4. La magia en la cultura contemporanea
La sociedad actual ofrece multiples ejemplos de la persistencia de lo méagico.

- Publicidad y consumo: Marcas como Nike o Apple no venden productos, sino
estilos de vida. Coca-Cola, por ejemplo, ha logrado asociar una bebida azucarada
con la felicidad global, convirtiéndose en un hechizo cultural planetario.

- Politica y populismo: Los discursos politicos movilizan simbolos nacionales, gestos
y relatos que generan adhesién emocional mas alld de la argumentacion racional.
En América Latina, los populismos han demostrado un uso eficaz de simbolos y
narrativas que funcionan como conjuros colectivos.

- Medios y espectaculo: Como senal6 Guy Debord, “toda la vida de las sociedades
en las que dominan las condiciones modernas de produccién se presenta como una
inmensa acumulacion de espectaculos”. La representaciéon sustituye a la realidad y
ejerce un poder fascinante.

- Redes sociales y algoritmos: Umberto Eco recordé que “el signo es todo
aquello que puede ser tomado como sustituto significante de otra cosa”. En las
plataformas digitales, los algoritmos manipulan signos e iméagenes, generando
burbujas informativas que funcionan como hechizos colectivos. TikTok o Instagram
construyen realidades encantadas en las que millones participan diariamente.

Estos ejemplos muestran que la magia no ha desaparecido: se ha reconfigurado como
poder simbdlico en la cultura global.

Discusion

El recorrido realizado permite identificar un hilo conductor: la eficacia de lo simbélico

como poder. Bruno, Bourdieu, Castoriadis y Taylor, con lenguajes distintos, sefialan
que los significados y las imagenes moldean percepciones, acciones e instituciones.

Queda abierta la pregunta: jes la magia/poder simbdlico emancipador o alienante?
Por un lado, puede estimular la creatividad, la imaginacién y la construccién de
comunidad. Por otro, puede volverse manipulacién, dominaciéon y consumo acritico.

21



Adorno y Horkheimer, en Dialéctica de la Ilustracién, advirtieron que la industria
cultural produce estandarizacién y pasividad, transformando el simbolo en
herramienta de control. Jean Baudrillard, por su parte, sostuvo que vivimos en
una era de simulacros, donde los signos ya no representan la realidad, sino que
la reemplazan. Ambos planteos refuerzan la idea de que la magia moderna puede
derivar en alienacién. Este doble filo recuerda la definicién platénica de la magia
como pharmakon: remedio y veneno.

Conclusion

La magia, comprendida como poder simbdlico, no ha desaparecido sino que se ha
transformado. De Bruno a Bourdieu, de Castoriadis a los fenémenos culturales
actuales, se confirma que lo simbodlico es un espacio de poder decisivo en la vida
social.

Las imagenes, signos y relatos no son adornos, sino fuerzas activas que legitiman
instituciones y orientan conductas. La cultura contemporanea, mediada por la
publicidad y los algoritmos digitales, muestra que lo magico persiste bajo nuevas
maéscaras.

Reconocer esta vigencia no implica renunciar a la critica, sino todo lo contrario: exige
desarrollar una conciencia filoséfica capaz de discernir entre simbolos que liberan e
imaginarios que dominan. El filésofo tiene aqui un papel irrenunciable: desenmascarar
los poderes magicos del presente para abrir posibilidades de emancipacién.

Bibliografia
Adorno, T., & Horkheimer, M. (1998). Dialéctica de la Tlustracién. Madrid: Trotta.
Baudrillard, J. (1993). El crimen perfecto. Barcelona: Anagrama.

Bourdieu, P. (1997). Razones précticas. Sobre la teoria de la accién. Barcelona:
Anagrama.

Bruno, G. ).
Bruno, G. (1590). De magia.
).

(1584
(
Bruno, G. (1591
(

La cena de las cenizas.

De vinculis in genere.

Bruno, G. (1591). De imaginum, signorum et idearum compositione.

Castoriadis, C. (1993). La institucién imaginaria de la sociedad. Barcelona: Tusquets.
Debord, G. (1999). La sociedad del espectaculo. Valencia: Pre-Textos.

Eco, U. (1976). Tratado de semiética general. Barcelona: Lumen.

Taylor, C. (2004). Imaginarios sociales modernos. Barcelona: Paidds.

22



	La magia como poder simbólico: de Giordano Bruno a la cultura contemporánea

